Le Sang et I’Alliance
Lecture juive et chrétienne
d’un verset de I’Exode et d’un verset de Matthieu

« Moise prit le sang, en aspergea (sur) le peuple, et dit : Ceci est le sang de [’alliance
que I’Eternel a conclue (tranchée) avec vous touchant toutes ces paroles. »
Exode 24, 8

« Et tout le peuple répondit : Que son sang retombe sur nous et sur nos enfants ! »
Matthieu 27, 25

Le verset de ’Exode (24, 8) et celui de Matthieu (27, 25) parlent du versement du sang « sur
le peuple ». Treés explicitement I’Exode associe le sang du sacrifice versé sur le peuple a la
conclusion de 1’Alliance. Traditionnellement le sang du Christ est considéré comme le sang
du sacrifice, et I’ Epitre aux Hébreux établissait clairement le lien avec le verset de I’Exode.

Le fait que le sang du Christ soit appelé a étre versé sur la téte du peuple et sur la téte des
enfants, comme un engagement pour les générations a venir, ne devrait-il pas, a la lumiére du
verset de I’Exode, étre lu comme une parole d’Alliance ?

Pourrions-nous lire, dans 1’horizon de ces questions, ce que le pape Benoit XVI écrit
récemment, dans son livre Jésus de Nazareth', en commentaire des versets du prophéte
Jérémie sur la Nouvelle Alliance (Jr 31, 31) ? 1l dit en effet que le sang de Jésus n’exige ni
vengeance ni punition, mais qu’il est réconciliation : « Il n’est pas versé contre quelqu’un,
c’est un sang répandu pour la multitude, pour tous. » Ainsi Joseph Ratzinger met ensemble la
Nouvelle Alliance annoncée par Jérémie et le sang de Jésus: « Jérémie annonce... la
destruction du Temple et I’exil d’Israél : le dernier mot n’est pas le chatiment ; celui-ci est au
service de la guérison. De maniére analogue Jésus annonce la ‘maison laissée déserte’ et
donne déja a I’avance la Nouvelle Alliance ‘en son sang’ : en dernicre analyse, il s’agit de
guérison... ». Il cite encore 1’Epitre aux Hébreux : « Mais vous vous étes approchés de la
montagne de Sion et de la cité du Dieu vivant,... de Jésus médiateur d’une alliance nouvelle
et d’un sang purificateur plus éloquent que celui d’Abel... (Hb 12, 22-24). »

Un verset de Matthieu (27, 25)

En liant la Nouvelle Alliance annoncée par le prophéte Jérémie et le sang de Jésus, Benoit
XVI opére un lien, qui est traditionnel dans 1’hébraisme, entre le sang et I’alliance. A ce titre,
le pape refuse la compréhension populaire et si lourde de conséquences antijuives du verset de

! Joseph Ratzinger, Benoit X VI, Jésus de Nazareth. 2™ partie. Editions du Rocher, 2011 (pp. 215-216).



Matthieu. Le pape écrit alors : « Si, selon Matthieu, ‘tout le peuple’ avait dit : ‘Que son sang
soit sur nous et sur nos enfants’ » (27, 25), le chrétien doit se souvenir que le sang de Jésus...
n’exige ni vengeance, ni punition, mais il est réconciliation. »

L’interprétation courante antijuive avait cependant prévalu pendant preés de deux millénaires,
souvent pour justifier I’invraisemblance des malheurs et persécutions qui s’étaient abattus sur
le peuple juif. Quoique n’ayant pas une attitude antijuive, les commentateurs contemporains
lisent ce verset de Matthieu dans le sens d’une culpabilité. C’est le cas, par exemple de Daniel
Marguerat : « ... ce cri scelle aux yeux de Matthieu la culpabilité du peuple juif, et attire sur
lui le déchainement de la colére de Dieu » ; «[...] le peuple tout entier endosse face a Pilate
I’entiére responsabilité de la mort de Jésus... » ; «[...] aux yeux de I’évangéliste, tout Israél
est responsable de la crucifixion et tax¢ d’infidélité... » Sans accabler le peuple dans son
ensemble, puisque tous n’étaient pas présents a la Passion de Jésus, Albert Mello parle aussi
de responsabilité coupable : « Il va de soi que tout Israél n’était pas présent a la condamnation
de Jésus [...] Mais pour Matthieu, la responsabilité de cette partie d’Israél retombe aussi sur
les autres, si bien qu’elle agit comme si elle était réellement tout le peuple. » D’autres
exégetes, tels Pierre Bonnard, notent la responsabilité, mais précisent bien que cela doit
inviter le lecteur a se remettre en question et pas de juger ou de condamner : « Ces versets
[24-26] sont propres a Matthieu ; leur intention générale est de disculper Pilate et d’insister
sur la responsabilité du peuple [...] I’idée matthéenne n’est probablement pas que le peuple
assume la responsabilité du meurtre qu’il réclame (Note de la Bible de Jérusalem, c’est nous
qui soulignons), car ce peuple et ses chefs n’ont pas conscience de réclamer un meurtre ;
I’idée de Mt est plutdt celle-ci : aveuglé par ses chefs, le peuple croit bien faire en réclamant
la mort de Jésus ; devant Pilate, ses arguments sont d’ordre politique ; mais ses vraies raisons
a lui sont d’ordre religieux ; il doit, ou confesser la messianité de Jésus, ou le faire
disparaitre ; il n’y a pas de milieu possible ; ceux qui accusent les Juifs de cette mort devraient
d’abord se demander s’ils ont assumé pour eux-mémes, avec le méme sérieux, la portée et les
conséquences de cette alternative. » Enfin, tel Jean Radermakers, d’autres exégétes insistent
explicitement sur le rejet de toute interprétation qui ameénerait a une condamnation du peuple
juif: « Tout le peuple prend sur Iui la responsabilité¢ éludée par le gouverneur. Ce cri du
peuple : Son sang sur nous et sur nos enfants ! a fait couler beaucoup d’encre et aussi,
regrettons-le, beaucoup de sang. Il serait absolument injuste et exégétiquement non fondé
d’imputer, sur la base de ce verset, au seul peuple juif pris dans sa totalité la responsabilité de
la mort de Jésus... »* Cependant, toutes les interprétations qui de nos jours ne sont plus
antijuives, parlent quand méme de responsabilit¢ du peuple ou de la foule dans la
condamnation a mort de Jésus.

C’était le cas dans le texte des Dix points de Seelisberg proclamés par 1’Eglise, le 5 aott 1947.
De quoi s’agissait-il ? C’¢était la premicre déclaration pour une révision du christianisme a
I’égard du judaisme, juste apreés la Shoah. Le texte commencait ainsi: « Nous venons
d’assister a une explosion d’antisémitisme qui a conduit a la persécution et a I’extermination
de millions de juifs vivant au milieu des chrétiens... ».

Rappelons les événements. Du 30 juillet au 5 aolit 1947 eut lieu a Seelisberg, en Suisse, une
conférence internationale extraordinaire du Council of Christians and Jews, pour étudier les

2 Daniel Marguerat, Le jugement dans [’Evangile de Matthieu (2™ édition augmentée). Editions Labor et Fides,
1995 (coll. Le monde de la Bible, n°6) (pp. 81, 365 et 397). Alberto Mello, Evangile selon saint Matthieu.
Commentaire midrashique et narratif. Editions Cerf, 1999 (coll. Lectio divina, n°179) (pp. 476-477). Pierre
Bonnard, L Evangile selon saint Matthieu. Editions Labor et Fides, 1982 (coll. Commentaire du Nouveau
Testament, <26’“° série I) (p. 398). Jean Radermakers, Au fil de I’évangile selon saint Matthieu, vol. 2 : Lecture
continue (2°™ édition corrigée). Bruxelles, Institut d’Etudes théologiques, 1974 (pp. 342-343)



causes de D’antisémitisme chrétien et tenter d’y porter remede. Parmi les soixante-dix
personnalités venues de dix-sept pays, on comptait vingt-huit juifs (dont Jules Isaac; le
Grand Rabbin de Roumanie, Alexandre Safran ; le Grand Rabbin adjoint de France, Jacob
Kaplan ; 1'écrivain Josué Jéhouda, de Geneéve ; le professeur Selig Brodetzki, président du
Conseil représentatif des Juifs d'Angleterre, etc.) ; vingt-trois protestants, neuf catholiques et
deux orthodoxes grecs. Lors de cette conférence, les Chrétiens prirent conscience de 1’état de
I’enseignement chrétien a 1’égard des Juifs et du judaisme. Ils mesurérent 1’étendue de la
responsabilité chrétienne dans le génocide hitlérien et comprirent qu’il fallait d’urgence
corriger I’enseignement chrétien. Ils élaborérent dix points, largement inspirés des dix-huit
propositions de 1’historien Jules [saac pour éradiquer les préjugés contre les Juifs.

1. Rappeler que c'est le méme Dieu vivant qui nous parle a tous, dans I'Ancien comme dans le
Nouveau Testament.

2. Rappeler que Jésus est né d'une Vierge juive, de la race de David et du Peuple d'Israél, et
que Son amour éternel et Son pardon embrassent son propre peuple et le monde entier.

3. Rappeler que les premiers disciples, les Apotres et les premiers martyrs étaient juifs.

4. Rappeler que le précepte fondamental du Christianisme, celui de ['amour de Dieu et du
prochain, promulgué déja dans l'Ancien Testament, et confirmé par Jésus, oblige "Chrétiens
et Juifs" dans toutes les relations humaines, sans aucune exception.

5. Eviter de rabaisser le Judaisme bibliqgue ou post-biblique dans le but d'exalter le
Christianisme.

6. Eviter d'user du mot "juifs" au sens exclusif de "ennemis de Jésus" ou de la locution
"ennemis de Jésus" pour désigner le peuple juif tout entier.

7. Eviter de présenter la Passion de telle maniére que l'odieux de la mise & mort de Jésus
retombe sur les juifs seuls. Ce ne sont pas les Juifs qui en sont responsables, car la Croix, qui
nous sauve tous, révéle que c'est a cause de nos péchés a tous que le Christ est mort.
(Rappeler a tous les parents et éducateurs chrétiens la grave responsabilité qu'ils encourent
du fait de présenter I'Evangile et surtout le récit de la Passion d'une maniére simpliste.

En effet, ils risquent par la d'inspirer, qu'ils le veuillent ou non, l'aversion dans la conscience
ou le subconscient de leurs enfants ou auditeurs. Psychologiquement parlant, chez des dmes
simples, mues par un amour ardent et une vive compassion pour le Sauveur crucifié, l'horreur
qu'ils éprouvent tout naturellement envers les persécuteurs de Jésus, tournera facilement en
une haine généralisée des Juifs de tous les temps, y compris ceux d'aujourd'hui.)

8. Eviter de rapporter les malédictions scripturaires et le cri d'une foule excitée : "Que son
sang retombe sur nous et sur nos enfants”, sans rappeler que ce cri ne saurait prévaloir
contre la priere infiniment plus puissante de Jésus : "Pere, pardonnez-leur, car ils ne savent
pas ce qu'ils font."”

9. Eviter d'accréditer l'opinion impie que le peuple juif est réprouvé, maudit, réservé pour une
destinée de souffirances.

10. Eviter de parler des Juifs comme s'ils n'avaient pas été les premiers a étre de I'Eglise.

Ce message avait été rédigé par les membres chrétiens de la Commission religieuse a
l'intention des chrétiens. Afin d'éviter tout malentendu, les délégués juifs de cette Commission
avaient précisé, dans une déclaration écrite, qu'ils ne prenaient aucune position quant aux
implications théologiques et historiques du texte’.

Nous voyons cependant que la lecture du verset de Matthieu (27, 25), a Particle 8 des Dix
points, n’ouvre pas a cette réflexion a laquelle nous invite le pape Benoit XVI. Cette parole

3 Voir par exemple : Jakez Chilou, Monique Lise Cohen, Pour en finir avec [’antisémitisme. Toulouse, Centre
| Saint-Jérome et Bibliothéque Municipale, 1995 (pp. 92-110)..



est rapportée a une « foule excitée » alors que le texte dit « tout le peuple » (en grec : laos qui
correspond & ’hébreu ‘am)’, a la différence de la foule/ochlos citée précédemment au verset
20 de I’Evangile. Les Dix points de Seelisberg ne faisaient pas la différence entre le mot
« foule » et le mot «peuple » bien plus positif dans le texte biblique. En effet c’est le
peuple/ ‘am qui regoit 1’aspersion du sang dans la conclusion de 1’Alliance en Exode 24, 8.
C’est encore le méme mot /aos équivalent a I’hébreu ‘am qui est écrit en Hb 13, 12 : « C’est
pourquoi Jésus aussi, pour sanctifier le peuple par son propre sang... »

Quel est alors le lien entre le sang et 1’alliance que semble indiquer Joseph Ratzinger ? Quelle

est la nature du sang de I’alliance a la différence du sang d’Abel, sang d’une blessure
mortelle ? Quel est également le sens du mot « peuple » dans le texte biblique ?

Le sang du sacrifice et le sang de la blessure

Le sang d’Abel : le sang de la blessure

La premicre occurrence du sang apparait dans le texte de la Genese (Gn 4, 8-12) : « Cain
parla a son frére Abel, mais il advint comme ils étaient aux champs, que Cain se jeta sur Abel,
son frére, et le tua. L Eternel dit & Cain : Ou est Abel, ton frére 2 11 répondit : Je ne sais ; suis-
je le gardien de mon frére ? Dieu dit : Qu’as-tu fait ? la voix des sangs de ton frere s’éleve,
jusqu’a moi, de la terre. Et bien tu es maudit a cause de cette terre (adamah) qui a ouvert sa
bouche. Et maintenant tu es maudit plus que cette terre qui a ouvert sa bouche pour recevoir
de ta main le sang (en hébreu: les sangs) de ton frére ! Lorsque tu cultiveras la terre
(adamah), elle cessera de te prodiguer sa force ; tu seras errant et fugitif par le monde.” »
Nous lisons, en hébreu, que deux fois le mot « sang » est écrit au pluriel. Rachi® explique en
commentaire du verset 10 : « Son sang et le sang de ses descendants ». Le sang d’Abel, selon
Rachi, est ici le sang d’une blessure et méme de nombreuses blessures, parce que Cain, ne
sachant pas par ou Abel perdrait sa vie, le frappa plusieurs fois. Blessure, meurtre, effusion de
sang. Mais la terre (adamah) est aussi coupable d’avoir absorbé le sang. Ou 1’on entend en
écho le cri de Job (16, 18) : « O terre, ne recouvre pas mon sang !’ »

La voix des sangs d’Abel monte vers I’Eternel depuis les profondeurs de la terre. Cette voix
demande réparation pour les vies qui ont été abolies®. Nous comprenons qu’il s’agit ici, dans

4 Laos correspond le plus souvent a I’hébreu ‘am dans la Bible des Septante. Signalons cependant que le mot
foule/ochlos a également une connotation positive dans le Nouveau Testament lorsqu’il est question de la foule
qui suivait Jésus.

> Le Pentateuque en cing volumes... accompagné du commentaire de Rachi... La traduction frangaise du
Pentateuque est celle du Rabbinat frangais. Paris, Fondation Samuel et Odette Lévy, 1979.

6 Rabbi Chelomo Yitshaki, dit Rachi (1040-1105), est né a Troyes en Champagne, ou il passe la plus grande
partie de sa vie. Il est le plus célébre exégete de la Bible et du Talmud.

7 La Bible... Texte hébraique d’apres la version massorétique. Traduit... par les membres du Rabbinat frangais.
Tel-Aviv, Editions Sinai, 1994. Sans précision en note, les autres citations proviennent de cette méme traduction.
8 Est-ce pour cela que certains textes de la cabale envisagent la réincarnation (guilgoul) d’Abel ? En effet Moise
pourrait étre le guilgoul d’Abel (Tikouné Zohar 69, 99b). Précisons que 1’idée cabaliste de la réincarnation ne
s’apparente pas aux doctrines gnostiques qui esperent une désincarnation ultime. Dans la cabale hébraique, le
guilgoul est un perfectionnement en vue de la résurrection des morts.



cet appel, du renouvellement d’une vie inaboutie et inachevée. Une reprise de cette vie. Une
réparation.

Le pur et ’impur

La tradition juive enseigne que le sang d’une blessure est impur alors que le sang du sacrifice
(gorban) est pur. Pouvons-nous rapprocher cette connaissance du texte du Nouveau
Testament ? Cela semblerait évident puisque les rédacteurs sont eux-mémes juifs, élevés et
formés dans cette tradition. Ainsi, lorsque I’auteur de I’Epitre aux Hébreux écrit que le sang
de Jésus est un sang purificateur (Hb 9, 14), c’est une connaissance juive qui est énoncée. Le
sang du sacrifice est pur a la différence du sang d’une blessure.

Ici, il convient de rappeler que le pur et I’impur, dans la tradition biblique et juive, ne
désignent pas des niveaux moraux, mais s’entendent comme une gestion « chirurgicale » de la
réalité matérielle et charnelle du monde, ainsi que I’enseignait le cabaliste Jean Zacklad’.
L’impur est proche de la mort. Une femme, pendant ses menstruations, perd le sang d’une
blessure. Inféconde pendant cette période, elle est impure pour son mari. Il n’y a cependant
rien de honteux ni d’immoral en elle.

C’est a I’époque de saint Augustin, dans une synthése entre christianisme et platonisme, dans
I’¢loignement de la tradition juive, que le pur et I’'impur entrent dans le registre métaphysique
et moral'’. Le pur étant lié au bien et a la spiritualité ; I'impur étant lié au mal et a la
matérialité. Mais I’hébraisme dit autre chose. Etudions un exemple alimentaire 1ié¢ a la
nourriture cachére ou non. Un cheval est impur & la consommation, mais son cavalier et son
maitre doivent prendre le plus grand soin de lui. Il y a des halakhot (régles juridiques et
morales) pour soigner les animaux, qu’ils soient purs ou impurs. L’impureté du cheval a la
consommation ne le désigne pas a la vindicte humaine.

Le développement du judaisme rabbinique et celui du christianisme sont contemporains, et en
I’absence du Temple et de la pratique des sacrifices, le judaisme déploie un discours éthique
qui est proche des discours chrétien et philosophique. La grande différence avec le discours
philosophique reste que le corps a une tout autre fonction que d’étre le réceptacle d’une ame.
Les lois du pur et de I’impur marquent toute la vie juive, et I’étude des textes de la Bible et du
Talmud inscrit dans 1’existence présente la problématique antique des sacrifices.

L’impur est un état de seule réception. Or nous sommes créés, selon la cabale hébraique de
I’école d’Tsaac Luria'', pour transformer la réception en don. Ayant tout recu de la part du
Créateur, Celui qui donne, nous devons, dans un processus d’imitatio Dei, donner a notre

? Jean Zacklad (1929-1990) a été un membre actif de I’Ecole d’Orsay, «1’école des prophétes », fondée par
Jacob Gordin aprés la guerre. Professeur de philosophie au lycée Yabné de Paris, il anima des cercles d’études et
publia plusieurs livres de philosophie juive, particuliérement aux éditions Verdier. Nous nous référons ici a un
enseignement oral de Jean Zacklad.

O « Mais ces livres des Philosophes Platoniciens que je lisais alors, m’ayant engagé a la recherche d’une vérité
détachée des corps et de la matiére... », Saint-Augustin, Confessions. Traduction par Arnaud d’Andilly. Editions
Gallimard (folio classique), 1993 (p. 251). Etienne Gilson écrit également: « En acceptant cette partie
fondamentale de I’héritage platonicien [les idées divines], Augustin s’obligeait a retraduire en langage
« essentiel » tout ce que la Bible enseigne de Dieu... », Introduction a I’ceuvre de Saint Augustin. Librairie
philosophique J. Vrin, 1929, (p. 260)

Rabbi Isaac Ashkenazi Louria ou Loria (Jérusalem 1534-Safed 1572), rabbin et cabaliste, est considéré
comme le penseur le plus profond du mysticisme juif parmi les plus grands et les plus célébres, et le fondateur de
I'école cabalistique de Safed.



tour. Il nous faut par exemple mériter ce que 1’on a regu, le mettre en ceuvre, le faire exister
dans le monde, donner a notre tour, quels que soient les obstacles. La confiance en Dieu est
ici fondamentale. Si des hommes nous ferment les portes, Dieu nous ouvre celle qui est
nécessaire et suffisante. Si nous poursuivons dans la voie de notre vocation, nous méritons le
don recu de Dieu. Sinon, le don, ce que ’on a recu, risque méme de disparaitre.

Ainsi, si nous restons en état de réception sans donner vie a notre tour, c’est comme une mort
qui s’installerait en nous. Cet apprentissage, la conversion de la réception en don, se fait tout
au long d’une vie. Telle est notre école. Au terme final, la transformation ultime de la
réception en don porte le nom de la résurrection des morts. C’est aussi ce que le cabaliste,
Charles Mopsik, explique : une sublimation de la matiére interviendra a la fin, et elle doit étre
préparée dés maintenant. Cette sublimation correspond a la notion de résurrection. Pensée aux
antipodes de la philosophie grecque qui dévalorise la matiére. Dans la pensée hébraique et
cabalistique, la maticre est appelée a révéler, au terme d’un long processus, sa nature véritable

. o 12
qui est de pure lumiére .

Ce théme est a ce point important que nous lisons dans le Talmud : « Tout Israél a part au
monde a venir... Ceux qui n’ont pas part au monde a venir sont : celui qui dit qu’il n’y a pas
de résurrection des morts..."* » Le nom d’Israél est ainsi trés vaste, et, au-dela d’une
conception ethnique'®, il inclut ceux qui croient en la résurrection des morts.

Quels sont les chemins d’une telle vie ancrée dans le projet divin ? La Bible depuis I’origine
de I’humanité définit ce projet dans les termes d’une alliance entre le Créateur et I’homme.
Alliance qui se présente en une série d’événements fondateurs.

L’ Alliance

La question du sang est présente a chacun des événements de 1’ Alliance que parcourt le texte
biblique : Noé, Abraham, Moise et le Nouveau Testament. Il y est question d’une
anthropologie qui ne ressemble pas a I’héritage dualiste grec, et qui, en référence a cette
anthropologie, ouvre au service des sacrifices.

Les mots du sacrifice dans la Bible hébraique et le Nouveau Testament

Le mot générique est « gorban » qui signifie « approche ». Le livre du Lévitique, qui est le
livie du service divin, nous enseigne qu’il y a quatre types fondamentaux de
sacrifices/qgorbanot. L’ « holocauste » (‘olah) est offert quand un péché a été commis en
pensée ou quand D’accomplissement d’un commandement a ¢té omis. Le sacrifice
« rémunératoire » ou sacrifice de paix (zevah chelem) est une offrande a I’Eternel a I’occasion
d’un veeu formulé en son honneur, ou d’une action de grace pour un bienfait dont on a été
I’objet, ou de la célébration d’une féte de pélerinage, ou encore a la fin d’une période de

12 Charles Mopsik, La cabale. Editions Jacques Grancher, 1988 (p.84-85).

13 Traité « Sanhédrin » du Talmud de Babylone (chap. 11). Egalement chap. 10 du Talmud de Jérusalem. Voir
également : Maimonide, « Epitre sur la résurrection des morts (1191) » et « Introduction au chapitre Heleq »
dans E'pitres. Editions Verdier, 1983

4 Emmanuel Lévinas se référe a un maitre prestigieux (M. Chouchani) qui lui avait enseigné a ne jamais donner
au mot « Israél » uniquement un sens ethnique. Dans Difficile liberté. Editions Albin Michel, 1976 (p. 112)



naziréat. Le sacrifice « délictif » (acham) est offert en expiation de fautes graves (crime de
sacrilége, faux serment relatif a un objet volé, etc.). Le sacrifice « expiatoire » (hattat) est
réservé au cas ol un péché a été commis involontairement'”. Il existe encore une classe de
sacrifices spontanés qui portent le nom de nedavah. Dans le Nouveau Testament, on retrouve
essentiellement le sacrifice de paix zevah chelem nommé en grec thusia ; les autres types de
sacrifices apparaissent trés peu, comme 1’holocauste/ ‘olah nommé en grec holokautoma, le
sacrifice expiatoire/hattat présent trois fois dans le Nouveau Testament avec hamartia dans le
sens de sacrifice pour le péché (voir Hb 5,3 ; 10, 6 et 8). Le sacrifice délictif/acham et le
sacrifice spontané/nedavah n’apparaissent pas dans le Nouveau Testament'®.

Qu’en est-il de la question du sang et du sacrifice dans le récit biblique des événements de
1I’Alliance ?

Noé : L’Alliance entre Dieu et toute chair

Apres le Déluge, a la sortie de 1’Arche, un premier geste ou service de No¢ est d’offrir un
holocauste (‘olah) de tous les quadrupedes purs et oiseaux purs (Gn 8, 2). Puis ce
commandement divin lui est donné : « Toutefois aucune créature (bassar/chair), tant que son
sang maintient sa vie (littéralement : dans son nefesh/ame est son sang), vous n’en mangerez.
Toutefois encore votre sang qui fait votre vie (nefesh), j’en redemanderai compte, je le
redemanderai a tout animal, et & ’homme lui-méme, si I’homme frappe son frére, je
redemanderai la vie (nefesh) de ’homme. Celui qui verse le sang de I’homme, par I’homme
son sang sera versé, car I’homme a ¢été fait a 'image de Dieu. (Gn 9, 4-6) » Puis vient
I’énoncé de I’Alliance qui écarte tout retour du déluge et qui se manifeste par le signe de
I’arc-en-ciel. Signe pour Dieu lui-méme, afin qu’ll se rappelle « 1’alliance que j’ai établie
entre moi et vous et tous les étres vivants (nefashot) qui sont avec vous. (Gn 9, 12) » Dieu dit
encore a Noé : « C’est 1a le signe de 1’alliance que j’ai établie entre moi et toute chair (bassar)
sur la terre. »

Nous voyons d’une part que bassar et nefesh sont proches, et que la définition de nefesh (en
général traduit par « &me ») comme ce qui réside dans le sang ne rentre pas dans la typologie
grecque habituelle : corps, ame et esprit.

L’anthropologie hébraique se déploie autour du souffle, du sang et de la vie, et non dans les
termes du dualisme platonicien qui sépare 1’ame et le corps et qui, selon I’enseignement du
Phédon de Platon, identifie I’4me et 1’esprit dans le moment de la mort'’. « Philosopher, ¢’est

15 Blie Munk, La voix de la Thora. Commentaire du Pentateuque. Le Lévitique. Fondation Samuel et Odette
Lévy, 1990 (p. 6 : note 3). Rappelons qu’aprés la destruction du Temple, ¢’est la priére qui a remplacé les
sacrifices.

16 Concordance de la Traduction (Ecuménique de la Bible, TOB. Editions Cerf/Société biblique francaise, 1993.

7 En hébreu, trois mots disent le souffle et sont associés a la vie : ROUAH — NEFESH — NECHAMA (selon leur
ordre d’apparition dans la Bible)

NEFESH (subst. m. et f.), du verbe NFSH : reprendre haleine, respirer apres le travail, se reposer

(le mot nefesh appartient aux deux genres, masculin et féminin, selon le Dictionnaire Hébreu-Frangais de N. Ph
Sander et I. Trénel (1859), Genéve Slatkine Reprints, 1982)

ROUAH (subst. f.), du verbe RIAH : aspirer, respirer, sentir, reprendre ses esprits

NECHAMA (subst. f.), du verbe NCHM : souffler, respirer, haleter

Les traductions ont dessiné une conceptualité qui souvent oblitere le sens originel hébraique :

NEFESH (hébreu) / PSUKE (grec) / ANIMA (latin) / AME (frangais)

ROUAH (hébreu) / PNEUMA et NOUS (grec) / SPIRITUS (latin) / ESPRIT (frangais)

NECHAMA (hébreu) / PNOE (grec) / SPIRACULUM, HABITUS, SPIRITUS (latin) / AME (frangais)



apprendre a mourir », dit encore le philosophe, comme si le but était, dans I’¢loignement du
nefesh hébreu qui réside dans le sang, 1’effacement de la vie. Si le terme final était la
séparation de I’ame et du corps, comment pourrait-on penser la résurrection des morts ?

La tradition philosophique grecque transmise a 1’Occident parle de 1’éternité de la matiére,
d’un corps matériel qui se décompose et d’une dme qui vient dans un corps. Cette tradition
ignore la dimension biblique de la création ainsi que celle de la naissance'®.

Nous avons vu par contre, dans la Bible, que ’homme créé a I’image de Dieu doit rendre
compte du sang versé. Quel est le lien entre le sang et I’image de Dieu ? Que nous enseigne ce
nom « Adam », homme en hébreu, qui porte en lui la lettre aleph suivie du mot dam, c’est-a-
dire « sang » ?

Abraham : promesse et filiation

L’Alliance établie, donnée, a 1’époque de Noé, se fait entre Dieu (Elohim) et toute chair
(bassar) ou toute créature vivante (nefesh). L’Alliance, dans la geste abrahamique, est
conclue, littéralement « tranchée », avec I’Eternel, le Nom Tétragramme (YHWH) : « Ce jour-
12 I’Eternel trancha avec Abram une alliance en disant : j’ai donné a ta descendance ce
territoire... (Gn 15, 18) » Cette alliance se fait a I’occasion d’un sacrifice (Gn 15, 6) appelé
« entre les morceaux ».

Qu’est-ce que « trancher (karaf) une alliance » ? Shmuel Trigano explique que lors de
I’offrande d’un animal ou I’offrande de végétaux, le propriétaire retranche (krt) ce qu’il donne
d’une partie de ses biens, en « couvre » une partie pour y faire un vide afin de rendre possible
le rapprochement (gorban/sacrifice) avec Dieu'".

Nous avons vu que le sang, qui est la vie, doit étre soustrait a la consommation (Gn 9, 3-6) et
qu’il appartient a Dieu (Gn 9, 5-6). S. Trigano explique encore que dans I’Eden la nourriture
carnée est impossible, et qu’elle devient autorisée a la sortie de I’Eden, a la condition que
I’homme retire un animal a sa consommation, 1’offrant en sacrifice, et se rapprochant ainsi de
I’Eden par les limites imposées a sa consommation. Si ’homme abat une béte et la consomme
sans offrande/sacrifice 4 I’Eternel, il sera lui-méme « retranché » (Lv 17, 34). Ainsi, dans tout
acte d’ingestion, il y a le souvenir du Créateur et le renoncement a une totale appropriation.
Ce renoncement qui se fait par une offrande de la chair animale reste cependant comme un
substitut de ma propre chair. Souvenons-nous du non-sacrifice d’Isaac (Gn 22) qui signe pour
I’humanité la fin des sacrifices d’enfants. Cependant il y a sacrifice : la chair du bélier en
substitut de la chair d’Isaac. Ce sacrifice porte le nom d’holocauste (‘olah) dans I’appel
adressé¢ a Abraham : «[...] prends ton fils, ton fils unique, celui que tu aimes, Isaac ;
achemine-toi vers la terre de Moria, et 1a offre-le en holocauste sur une montagne que je te
montrerai. (Gn 22, 2) »

L’autre événement de 1I’Alliance se fait aprés le changement de nom, lorsqu’une des lettres du
nom divin, la lettre hé, est ajoutée a son nom. Abram devient Abraham, quant a Sarai, elle
devient Sarah. Dieu dit & Abraham : « Voici I’alliance que vous observerez, qui est entre moi
et vous, jusqu’a ta derniére postérité : circoncire tout male d’entre vous. (Gn 17, 9-10) » Dans
la pratique chirurgicale et religieuse de la circoncision, il importe que du sang coule. C’est le
sang du sacrifice, un sang qui est pur.

18 Claude Tresmontant, Le probléme de I’ame. Editions du Seuil, 1971 ; Monique Lise Cohen, Les Juifs ont-ils
du ceeur ? Editions Vent Terral, 1992 (« naissance » pp. 209-213).

1 Shmuel Trigano, Le judaisme et ['esprit du monde. Editions Grasset et Fasquelle, 2011 (pp. 172 et sq.). Nous
voyons aussi que le mot gorban, traduit par sacrifice, et qui signifie « approche », offre d’autres résonances que
le « sacrum facere » latin.



Charles Mopsik écrit a ce sujet: «L’ensemble des opérations cultuelles, leur
accomplissement répété et continu, ont une fonction instauratrice a 1’égard de la divinité.
Cependant la cérémonie de la conclusion de I’alliance opérée au moyen du sang des animaux
sacrifiés, releve plus directement de 1’opération surnaturelle, agissant de maniére définitive
mais a partir d’un acte unique, sur deux domaines distincts : le divin et I’humain.*® » Alors un
peuple se fait peuple d’un Dieu et un Dieu se fait Dieu d’un peuple.

Nous remarquons cependant que la filiation paternelle ne se dit pas de fagon naturelle,
biologique. Il faut I’acte sacrificiel de la circoncision du fils pour que le pére advienne dans sa
paternité. En effet, la circoncision du fils est un commandement qui incombe au pere. La
paternité sort alors des arcanes dualistes — paternité biologique ou spirituelle — pour entrer

dans la dimension juridique, devant Dieu, de la paternité adoptive®'.

Si la filiation ne se définit pas par I’identité du sang, comme dans les doctrines raciales, que

pouvons-nous dire de ce qu’est un peuple ? Qu’est-ce que la Bible hébraique nous enseigne
pour nous approcher de la lecture du verset de Matthieu ?

Moise : les paroles, le peuple/ ‘am et le sang

Au retour du mont Sinai, Moise va prononcer les paroles de 1’Alliance. Il les écrit, érige
douze monuments selon le nombre des tribus, et charge des jeunes gens d’offrir des
holocaustes (‘olof) et d’immoler des taureaux comme victimes rémunératoires (zevahim
chelamim). Nous lisons : « Moise prit la moitié du sang, la mit dans des bassins, et répandit
I’autre sur I’autel. Et il prit le livre de 1’Alliance, dont il fit entendre la lecture au peuple
(‘am); et ils dirent: Tout ce qu’a prononcé I’Eternel nous I’exécuterons docilement
[littéralement : nous ferons et nous comprendrons]. Moise prit le sang, en aspergea (sur) le
peuple (‘am), et dit : Ceci est le sang de I’alliance que I’Eternel a conclue (tranchée) avec
vous touchant toutes ces paroles. (Ex 24, 5-8) » En utilisant le sang selon les régles, Israél
devient une communauté de sang, écrit David Biale, une communauté constituée a travers la
relation sacrificielle 2 Dieu®. Ici, ni racisme, ni nationalisme identitaire extréme, I’alliance de
sang dit que la nation est plus fondée sur des actes rituels que sur son ascendance.

Rachi et Maimonide disent ainsi qu’lsraél entra dans 1’Alliance par la circoncision,
I’immersion dans le bain rituel et 1’aspersion de sang des sacrifices™.

Nous lisons également que les sacrifices inaugurant le tranchement de 1I’Alliance sont des
holocaustes et des rémunératoires. En hébreu: ‘olot et zevahim chelamin; en grec:
holokautoma et thusia. Le nom du sacrifice rémunératoire, chelamim, contient le mot
chalom/paix, et Rachi explique que ces sacrifices établissent la paix dans le monde®*.

La Nouvelle Alliance : le sang de Jésus

20 Charles Mopsik, Les grands textes de la cabale. Les rites qui font Dieu. Editions Verdier, 1993 (p. 44).

2 Cet enseignement sur la paternité adoptive fut donné par Benny Lévy, lors d’un cercle d’études, dans les
années 1980. Pourrions-nous lire dans le sens de cette paternité adoptive juive le fait que Joseph soit appelé pere
de Jésus (Lc 2, 33) apres la circoncision de 1’enfant ?
2 David Biale, Le sang et la foi. Circulation d’un symbole entre juifs et chrétiens. Editions Bayard, 2009
(p. 84).

Elie Munk, La voix de la Thora. Commentaire du Pentateuque. L’Exode. Fondation Samuel et Odette Lévy,
1983 (p. 208 : note 14 ; p. 294 : note 6).
24 Elie Munk, La voix de la Torah. Le Lévitique. Op. cit. (p. 20 : note 1).



Nous lisons dans 1’Epitre aux Hébreux : « C’est pourquoi Jésus aussi, pour sanctifier le
peuple par son propre sang, a souffert hors de la porte. (Hb 13, 12)25 » L auteur de I’Epitre
compare cela aux corps des animaux sacrifiés qui sont briilés hors du camp. Ce texte nous
enseigne que la crucifixion est un sacrifice, dans la connaissance juive et rituelle commune, et
donc que ce sang, n’étant pas le sang d’une blessure, est un sang pur. Il vient sanctifier le
peuple.

Comment lire alors la scéne menant a la crucifixion de Jésus Christ ? Comment entendre les
paroles prononcées par tout le peuple : « Que son sang retombe sur nous et sur nos enfants !
(Mt 27,25)»?

L’hébreu distingue précisément les prépositions « sur », « en » ou « dans » et « vers », ce que
les traductions qui utilisent généralement la préposition «sur» ne restituent pas
véritablement*®. Nous savons que, dans la Bible hébraique, une telle expression — ses sangs ou
son sang en lui ou en eux — a souvent une connotation négative, comme indice d’une
culpabilité. Nous retrouvons ces expressions de nombreuses fois : Lv 20,9 et 11 ; Jos 2, 19 ; 2
S1,16; 1 Rois 2,32-33; Jr26, 15et 51,35; Ez 18, 13 et 33, 5 et 35, 4.

Si nous nous approchons du texte hébreu, nous lisons des nuances importantes dans 1’usage
des prépositions. Ainsi en Lv 20,9 et 11: le sang «en lui/bo » et « en eux/bam » est
véritablement le signe d’une culpabilité. Comme en Jos 2,19: «son sang dans nos
tétes/berochenou » et en 1 Rois 2,33 : «dans la téte de Yoav et dans la téte de sa
descendance/beroch Yoav ». la préposition « dans » se trouve également en Ez 18, 13 et 33, 4-
5 : le sang « en lui/bo » et « dans sa téte/berocho ».

D’autres prépositions indiquent des significations différentes : Jérémie (51, 35) dit: « mon
sang vers/el les habitants de Chaldée ». Le prophéte parle encore de « sang innocent » « sur
vous » (26, 15). En 2 S 1, 16 nous lisons : « ton sang sur ta téte/ ‘al rochekha ». La situation
décrite est ici importante pour nous approcher du verset de Matthieu. Il s’agit pour David
d’exécuter I’ Amalécite qui avait tué le roi Saiil (a la demande expresse de celui-ci). Or David
précise que le Roi Saiil est « I’oint/machiah du Seigneur ». La mort du roi messie ouvre la
problématique sur « sang sur la téte ». La préposition « sur » se dit « ‘al » en hébreu et « epi »
en grec. Nous voyons cependant que, de facon générale, les expressions du sang « dans »,
«en lui », « dans sa téte », marquent trés clairement une culpabilité, alors que les expressions
«vers » et « sur » sont bien plus nuancées.

C’est de toutes les fagons le cas en Exode 24, 5-8 ou le sang du sacrifice (‘olot et zevahim
chelamim) que Moise jette « sur » le peuple vient conclure/trancher I’alliance.

Le verset de Matthieu dit : « le sang sur nous et sur nos enfants », I’Epitre aux Hébreux dit
qu’il s’agit d’une sanctification, et Benoit XVI, commentant Matthieu et I’Epitre, parle
d’alliance nouvelle et de sang purificateur. Comment lire ces versets ? Comment pouvoir y
réinscrire la dimension hébraique du sacrifice ?

% La Bible qui comprend I’Ancien et le Nouveau Testament... Traduction de Louis Segond. Les Sociétés
bibliques, 1974.

26 Lors de I’alliance du Sinai, Moise verse la moiti¢ du sang des sacrifices sur ’autel puis 1’autre moitié sur le
peuple (Ex 24, 6-8). En hébreu, «le peuple (‘am) » est précédé de la préposition « ‘al », signifiant « sur ». Le
grec n’utilise pas de préposition apres kateskédasen. Ce verbe (kataskedannumi signifiant « répandre »)
s’emploie avec I’accusatif pour la chose versée et le génitif pour le lieu ou la personne sur lequel ou laquelle on
verse quelque chose. La LXX n’a donc pas 1’équivalent de la préposition hébraique « ‘al ».



Il faudrait, dans une lecture attentive, écouter les résonances hébraiques qui feront sortir ces
textes de 1’émotion et de la violence antijuive qu’ils ont pu susciter dans notre histoire.
S’approcher de ces textes dans une vision et une écoute pacifiées, fécondes en paroles
nouvelles.

Pour ne pas retomber dans les arcanes de la « foule excitée » que nommait encore le huitieme
des Dix points de Seelisberg, revenons un peu auparavant, lors de la scéne de ce qui ne fut
peut-€tre pas un proces.

Plusieurs approches juives, celle de Raphaél Drai et celle de Salomon Malka commentant
Haim Cohen, ne considérent pas la rencontre entre Jésus et le Grand Prétre comme le lieu
d’un proces.

Quelle est I'interprétation que Raphaé€l Drai donne a 1’événement per¢u comme le proces de
Jésus au chapitre 26 de I’Evangile de Matthieu”” ? Drai insiste sur ce fait que la rencontre
ultime entre Jésus et le Grand Prétre n’est pas le lieu d’un procés. Que s’est-il passé dans cet
entretien ? Lorsque Jésus cite le verset de Daniel : « Vous verrez le Fils de ’Homme siéger a
la droite de la puissance », le Grand Prétre dit : « C’est un blasphéme ! » (Mt 26, 64-65). Mais
R.Drai tient a nous faire remarquer qu’il n’y a pas la de blasphéme a I’égard de la loi juive.
En droit juif, le megadef (celui qui prononce un blasphéme/guidouf) est quelqu’un qui nie
I’existence de Dieu. Ce que Jésus n’a jamais fait !

S’il y a blasphéme, c’est certainement a 1’égard de la loi romaine : en effet, I’empereur romain
venait d’étre divinisé et les lois sur le crime de lése-majesté promulguées dans tout I’Empire.
La citation du verset de Daniel pouvait paraitre un blasphéme a I’égard de la loi romaine.
C’est pour cette raison que le Grand Prétre se tourne vers ses assesseurs pour leur demander :
«Qu’en pensez-vous ? ». S’il y avait eu blasphéme a 1’égard de la loi juive, cette question
aurait été superflue. Le Grand Prétre qui avait convoqué Jésus a cet ultime entretien, dans la
hate, juste avant la féte de Paque, déchire alors ses vétements en signe de deuil, car il ne peut
plus sauver Jésus de la mort a laquelle les Romains le destinent.

Il semble important de citer cette lecture tout a fait inédite de la rencontre et du dialogue entre
Jésus et le Grand Prétre. Raphaél Drai nous donne, a la lumiére du droit juif, une raison
supplémentaire d’abandonner la terrible accusation de « déicide » portée contre le peuple juif.
Accusation aujourd’hui heureusement abandonnée par 1’Eglise.

Salomon Malka propose un méme type d’argumentation®®. Citant Haim Cohen, il rappelle que
le Grand Prétre n’a pu réunir cette nuit-la le Sanhédrin a son domicile pour y tenir un proces
criminel. Pour de nombreuses raisons :

1.Le Sanhédrin ne pouvait pas siéger au domicile du Grand Prétre, mais seulement dans la
Lichkat Hagazit / 1a Salle en pierre taillée destinée a cet effet (Michna Midot 5, 4 ; Sanhédrin
86b) ;

2. Le Sanhédrin n’était pas autorisé a tenir un proces de nuit : « Les affaire criminelles sont
traitées de jour et le verdict prononcé de jour » (Sanhédrin 32a) ;

2 Raphaél Drai, « Jésus en son proces : les sources du Talmud », dans Revue Pardés, n°7. Editions du Cerf,
1988 (pp. 71-75). Voir aussi: Procés de Jésus, procés des Juifs ? Eclairage biblique et historique. Sous la
direction d’Alain Marchadour. Editions du Cerf, 1998 (Lectio divina, hors série).

28 Salomon Malka, Jésus rendu aux siens. Enquéte en Israél sur une énigme de vingt siécles. Editions Albin
Michel, 1999 (pp. 99-125 « Un proces revisité »). Haim Cohen, Le proces et la mort de Jésus le Nazaréen (en
hébreu). Editions Dvir, 1968. H. Cohen, docteur en droit, a été juge & la Cour supréme d’Israél. Il revisite le

« proces » de Jésus a la lumiere du droit juif et du droit romain, et il écarte 1’idée que Jésus ait pu étre condamné
par le Sanhédrin.



3. On ne juge pas les affaires criminelles les jours de féte ou les veilles de fétes (Tossefta
Chavouot 4, 5) ;

4. Un homme ne peut pas étre condamné sur son propre t€émoignage ou sur son propre aveu :
« Une personne passible de mort devant le tribunal ne peut étre condamnée que sur des
témoignages et apreés mises en garde » (Tossefta Sanhédrin 11, a) ;

5. On ne décrete un homme coupable que s’il y a deux témoins qui I’ont préalablement mis en
garde. ;

6. La profanation du Nom n’est une infraction que si I’accusé profére le Nom devant témoins
et s’il le fait explicitement.

Cohen dit également que cette réunion urgente au domicile du Grand Prétre n’avait pour objet
que de sauver Jésus du sort qui I’attendait. Au début de cette scéne, écrit S.Malka commentant
H.Cohen, il est fait état de témoignages. Les Evangiles parlent de faux témoins (Mt 26, 59 et
Mc 14, 55). Mais, dit Cohen, si le but était de condamner Jésus, le Sanhédrin aurait fait venir
de vrais témoins. D’autre part, a I’issue de cette confrontation, si le Sanhédrin s’est convaincu
qu’aucun témoignage n’était valide, c’est probablement parce qu’il voulait s’en convaincre.
Le Sanhédrin n’avait pas I’utilité de ces témoignages parce qu’il ne s’agissait pas de faire le
procés de Jésus.

Aucun des propos de Jésus devant le Grand Prétre ne pouvait entacher la foi juive. H.Cohen
dit que I’inculpation de Jésus par le pouvoir romain concerne la question que lui pose Pilate,
et qui sera I’inscription sur la croix : « Roi des Juifs ». L’insistance sur ce théme de la royauté
se lit clairement dans I’Evangile de Jean (18,39 et 19, 15). C’est le pouvoir romain, le
pouvoir régalien de I’occupant, qui est ici menacé. Nullement la foi juive.

Revenons au texte de Matthieu. Lorsque Pilate demande : « Lequel voulez-vous que je
relache, Barrabas, ou Jésus appelé Christ? », nous sommes interpellés par ces noms.
« Barrabbas » est littéralement « Bar Abba », c’est-a-dire le « Fils du Pére » ; et la foule
demande a ce que le «Fils du Pére » soit libéré. Mais, n’est-ce pas un nom de Jésus
également ? Ne se présente-t-il pas toujours au nom de son Pére ?

La traduction qu’André Chouraqui donne de ces versets est encore plus troublante : « En ce
temps, ils avaient un prisonnier fameux, dit Iéshoua bar-Abba. Et c’est quand ils se
rassemblent, Pilatus leur dit: Qui donc voulez-vous que je relache : Iéshoua bar-Abba ou
Iéshoua, dit le messie ? ... Mais les chefs des desservants et les anciens convainquirent les
foules de réclamer Bar-Abba et de perdre Iéshoua. .. Ils disent Bar-Abba. (Mt 27, 17-21) * »
La foule aurait donc demandé la libération de « Iéshoua, Fils du Pére ». Serait-ce le méme que
« Iéshoua, dit le messie®® » ?

? La Bible, traduite et présentée par André Chouraqui. Editions Desclée de Brouwer, 1989.

O premicére partie du chapitre 27 de Matthieu relate une autre histoire de sang, autour la mort de Judas qui dit
avoir livré « le sang innocent ». Les grands-prétres ne veulent pas utiliser pour le Temple les pieces jetées par
Judas parce que c’est « le prix du sang », et ils achétent avec cet argent un champ qui sera appelé « champ du
sang ». L’opposition entre Judas et Jésus pourrait se référer aussi a la tradition hébraique sur les deux
messianités : le messie fils de Joseph et le messie fils de Juda. Joseph est le messie universel alors que Juda est le
messie intérieur a Israél. Ephra'im, fils de Joseph, est souvent considéré comme messie. Or Josué, successeur de
Moise, est de la tribu d’Ephraim. Et Jésus qui porte le méme nom que Josué, en hébreu Iéshoua, va se recueillir
dans la montagne d’Ephraim avant la Passion, d’aprés 1'Evangile de Jean (11,54). Et lui-méme, dans la
généalogie donnée par Matthieu, n’était-il pas fils de Joseph dont le pere se dénommait Jacob ? Reprise
«midrachique » du texte de la Geneése, qui, dans le texte du Nouveau Testament, semble associer les deux
messianités, car Joseph est présenté aussi comme « fils de David » (Mt 1, 20).



Etudions les protagonistes de ces événements : il y a « les grands-prétres et les anciens »
(v. 20), « la foule » (v. 20), « ils » (v. 21 et 23), « tous » (v. 22). Puis vient la réponse qui nous
préoccupe : « Et tout le peuple répondit: Que son sang retombe sur nous et sur nos
enfants ! ». Le mot « peuple » ici traduit le grec « laos ». Or laos traduit ’hébreu ‘am. 11
suffit de suivre dans la Bible des Septante les traductions depuis I’hébreu d’origine. Il faut
entendre cette expression «tout le peuple » dans sa dimension théologique et non pas
sociologique. C’est en effet ce méme mot ‘am qui nomme la communauté de 1’Alliance en
Exode 24, 8 : « Moise prit le sang, en aspergea (sur) le peuple, et dit : Ceci est le sang de
I’alliance... »

Le pape Benoit XVI nous invite aujourd’hui a entendre positivement cette parole proclamée
par « tout le peuple ». Mais quelle était alors I’intention du rédacteur de 1’Evangile ?

Matthieu savait nécessairement que 1’aspersion du sang du sacrifice scelle ou plus exactement
tranche 1I’Alliance. Mais nous pouvons nous demander comment le sang de la blessure — le
sang de la crucifixion, supplice romain — peut-il se transformer en sang du sacrifice®' ?

Nous le lisons chez Matthieu : « Ceci est mon sang, le sang de 1’alliance... (26, 26) » ou Jésus
interpréte sa mort sur la croix comme un sacrifice d’alliance, et dans 1’Epitre aux Hébreux
(7,27; 9, 13-14 ; 12, 24) ou I'auteur interpréte la mort du Christ comme un sacrifice dans
lequel le prétre qui offre est aussi la victime offerte’’. Le rédacteur de ’Epitre met aussi
clairement en lien le sang versé sur le livre et sur le peuple dans le passage d’Exode 24, 6-8,
avec le sang du Christ (Hb 9, 19-22) : «[...] Moise [...] prit le sang [...] et aspergea le livre
lui-méme et tout le peuple [...] il aspergea de sang le tabernacle et tous les objets de culte.
Selon la loi, presque tout est purifi¢ avec du sang ; et sans effusion de sang, il n’y a pas de
pardon. »

Mais de quel sacrifice s’agit-il parmi la typologie de sacrifices bibliques ? Nous lisons au
verset 26 que le sacrifice du Christ porte en grec le nom de thusia, le nom du sacrifice
rémunératoire, zevah chelem, nom des sacrifices offerts pour la paix dans le monde, en Ex
24, 5. Le méme mot thusia se retrouve dans la traduction des Septante. Enfin, la plupart des
occurrences du mot « sacrifice » sont données, dans 1’Epitre, par le mot thusia qui traduit
I’hébreu zevah chelem, sacrifice de paix ou d’action de grace, dans la Septante.

Tous ces thémes ainsi que 1’étrangeté du nom de bar-Abba, le fils du pére, mériteraient de plus amples
développements pour laisser résonner la source hébraique de ces textes et ouvrir a des recherches plus
approfondies.

Signalons, a propos du nom Barrabas/bar-Abba, 1’étude de Bernard Dubourg, « L’énigme d’un marquis »,
commentaire du conte de Perrault « Le chat botté », qui est une reprise de I’/n Flaccum de Philon d’Alexandrie,
texte qui retrace la scéne de la Passion du Christ. Cette étude est parue dans : Bernard Dubourg, L ‘invention de
Jésus, 1 : L’hébreu du Nouveau Testament. Editions Gallimard, 1987 (pp. 39-84).

31 Nous pouvons évoquer aussi les « Dix martyrs », dix Sages d’Israél victimes des persécutions d’Hadrien au
II°™ siécle. On cite parmi eux : rabbi Agiva, Hananiah ben Teradyon, Eléazar ben Chammoua, Hananiel ben
Hakhinah, le grand prétre Ichmaél et le président de I’ Assemblée, Siméon ben Gamaliel. Ce récit est intégré a la
liturgie de Yom Kippour, et il nous enseigne que, dans des situations extrémes, la Sanctification du Nom de Dieu
se fait par ’acceptation du martyre.

32 Nous lisons des paroles semblables dans des textes de la cabale médiévale comme Le Secret des sacrifices, et
qui pourrait étre de E. Ezra ou de R. Azriel, selon la traduction de Charles Mopsik : « Lorsque le prétre offre le
sacrifice, il projette son ame sur l’autel et son ame s’¢léve dans les hauteurs graduellement... Et quand il
projette son ame [sur I’autel] et la fait monter de facon graduelle, le Saint béni soit-il compte [au prétre et a
I’ offrant] comme si eux-mémes personnellement s’étaient sacrifiés et s’étaient unis a leur Formateur... » Charles
Mopsik, Les grands textes de la cabale. Les rites qui font Dieu. Op. cit. (p. 131)



I1 est ainsi frappant de voir que les sacrifices faits dans le livre de I’Exode et dont le sang va
étre jeté sur le peuple portent le nom de zevah chelem, traduit pas thusia dans le grec des
Septante, et que c’est ce méme mot thusia qui désigne le sacrifice du Christ.

Quelles que soient les différences entre judaisme et christianisme, différences a protéger, car
c’est du sein de la différence que des paroles nouvelles peuvent venir dans le monde, il reste
évident que le rédacteur juif de 1’Evangile ne pouvait concevoir que le peuple juif, par qui la
bénédiction vient dans le monde depuis Abraham (Gn 12, 1-3), ait appelé a une malédiction
sur lui-méme. Et puis I’expression « tout le peuple » inclut les grands-prétres, les anciens, la
foule, et certainement encore tous ceux qui ne sont pas nommeés dans le récit : pharisiens,
scribes, disciples de Jésus, hommes, femmes, enfants.

Saint Paul ne dit-il pas : « Dieu a-t-il rejeté son peuple ? Certes non ! Car moi aussi, je suis
Israélite, de la descendance d’Abraham, de la tribu de Benjamin. Dieu n’a pas rejeté son
peuple qu’il a connu d’avance (Rm 11, 1-2) », et encore : « Si toi, tu as été¢ coupé de I’olivier
naturellement sauvage, et, contrairement a ta nature, greffé sur 1’olivier franc, a plus forte
raison, eux seront-ils greffés selon leur nature sur leur propre olivier. (Rm 11, 24) » Il dit
enfin : « Et ainsi tout Israél sera sauvé... (Rm 11, 26). »

Pour que la réponse du peuple soit entendue comme parole d’alliance, il faut que le sang versé
soit celui du sacrifice. Pourrait-on imaginer que, Pilate s’étant exclu de cette responsabilité —
«Je ne suis pas responsable de ce sang. (Mt 27, 24) », le sang versé n’est plus alors celui
d’une blessure infligée par le pouvoir romain et qu’il rentre dans la catégorie juive du
sacrifice ? Situation nouvelle qui permettrait a « tout le peuple » de transformer une parole
qui, dans d’autres contextes, pourrait signifier la culpabilité, en parole d’alliance !

C’est également la lecture que nous propose David Biale, dans Le sang et la foi, des versets
de I’Exode et de Matthieu. Il rappelle que le sang, qui est la vie, est offert pour expier
(lekapper) « vos vies/nafshoteikhem » (Lv 17, 11). C’est probablement a cet enseignement
que I’Epitre aux Hébreux se référe lorsqu’il est dit que I’expiation nécessite 1’effusion de
sang : « Sans effusion de sang il n’y a point de rémission. » Pour dire « effusion de sang »
(Hb 9, 22), I’Epitre utilise un mot qui apparait ici pour la seule et unique fois et qui ne se
trouve pas non plus dans le texte des Septante : haimatekchusia. Ce néologisme, dit Biale,
permet de différencier la pratique ancienne de verser le sang sur 1’autel, et qui nécessitait des
sacrifices quotidiens, de cette nouveauté ou c’est I’acte méme de verser le sang qui constitue
I’acte nécessaire a 1’expiation. Le sang des animaux devait étre versé quotidiennement pour
obtenir 1’expiation ; en revanche le sang divin/humain du Christ consiste dans sa permanence.
Et « comme c’est également le sang du Dieu incarné, contrairement au sang humain répandu
avec violence, ce sang ne requiert ni vengeance ni chatiment supréme. » C’est pourquoi, ce cri
du peuple n’est pas une malédiction, mais nous pouvons 1’entendre et le lire comme le signe
d’une alliance scellée par le sacrifice du Christ

Si on lit le verset de Matthieu & la lumiére du verset de I’Exode et de 1’Epitre aux Hébreux,
nous comprenons que le sang doit étre versé pour conclure/trancher une alliance. Le rédacteur
de I’Epitre formule cela dans le langage de I’héritage, puisque diathéké signifie « alliance » en
grec, mais aussi « volonté » et « testament ». En conclusion de cette analyse, David Biale
écrit : « Dans les deux cas (sacrifices antiques et sacrifice du Christ) il s’agit de morts qui
exigent qu’on verse le sang, ce qui signifie que si le texte qui fait preuve pour 1’ancienne
alliance est le sang de 1’alliance en Exode 24, nous pouvons en inférer, compte tenu de



I’emploi que fait I’auteur de ce méme texte, que c’est le sang du Christ qui établit la nouvelle
alliance.” »

En conclusion : Israél et I’humanité

Comment lire maintenant ces textes en dehors d’une théologie de la substitution, théologie qui
a longtemps défiguré les relations fécondes entre judaisme et christianisme ?

Elie Benamozegh explique, dans son livre Israél et I’humanité™* que le christianisme originel,
avant la dérive antijudaique, était la religion universelle de ’humanité définie dans les textes
rabbiniques comme « religion des fils de Noé ». Cette religion universelle, et qui n’est pas le
judaisme, issue de I’ Alliance de Noé, comporte sept commandements qui sont les fondements
de la morale et de toute vie sociale. Le Traité Sanhédrin (56b) du Talmud les présente ainsi :
« Nos Docteurs ont dit que sept commandements ont été¢ imposés aux fils de Noé : le premier
leur prescrit d’avoir des magistrats, les six autres leurs défendent: le sacrilege, le
polythéisme, I’inceste, I’homicide, le vol, I’usage du membre d’un animal vivant. »

Nous avons vu que I’Alliance de Noé se conclut autour du respect de la vie : « Toutefois
encore votre sang qui fait votre vie (nefesh), j’en redemanderai compte,... Celui qui verse le
sang de I’homme, par ’homme son sang sera vers¢, car I’homme a été fait a ’image de Dieu.
(Gn 9, 4-6) »

Et nous avons appris de cela que I’Alliance avec Dieu se fait par une effusion d’un sang qui
n’est pas celui impur d’une blessure mais celui pur du sacrifice/qorban par ou 1’on renonce a
une part de soi-méme pour s’approcher de Dieu.

Le texte biblique de la Genése nous rappelle étrangement que le sang signifie I’image de
Dieu. Cette dimension est si importante dans la tradition biblique que nous pouvons lire ces
commentaires : « L’opinion de Hillel, & savoir que le verset : A [’image de Dieu Il fit ’homme
se rapporte a I’homme dans sa totalité, fut reprise par les Tannaim qui lui succédérent. R.
Aqiba n’hésite pas a dire que ‘celui qui répand le sang détruit la ressemblance’ et son disciple
Ben Azzai ajoute méme : ‘Celui qui ne participe pas a la propagation de 1’espéce est considéré
par I’Ecriture comme ayant amoindri, pour ainsi dire la ressemblance.” En maintenant le
genre humain nous maintenons I’image de Dieu dans le monde.*® »

Image de Dieu qui n’est pas réalisée dans la conception philosophique de la séparation de
I’ame et du corps. Lorsque 1’ame, se séparant du corps au moment de la mort, s’identifie a
I’esprit, il ne reste plus qu’une attitude contemplative. En 1’absence de parole.

Mais pourquoi, Dieu aurait-il créé le monde et ’homme pour, en fin de compte, abolir la
parole ? Le texte biblique nous enseigne : « L’Eternel Dieu forma I’homme poussiére,
détachée du sol (adamah), fit pénétrer dans ses narines un souffle de vie (nichmat haim), et

3 David Biale, Le sang et la foi. Op. cit. (pp. 105-107).

* flie Benamozegh, Israél et |'humanité. Préface d’Aimé Palliere (1914). Editions Albin Michel, 1961
(Présences du judaisme) (pp. 266-324).

Rabbin, philosophe, Elie Benamozegh est un maitre a penser et un précurseur du dialogue judéo-chrétien. Des
ouvrages majeurs viennent d’étre publiés en France aux éditions In Press : Morale juive et morale chrétienne et
La Kabbale et I’origine des dogmes chrétiens.

33 Ephraim E. Urbach, Les sages d’Israél. Conceptions et croyances des maitres du Talmud. Editions
Cerf/Verdier, 1996 (p. 238). La citation du Talmud est extraite de Tosefia Yevamot VIII, 4 (voir toutes les
références bibliographiques, dans Urbach, note 33, p. 794).



I’homme devint un étre vivant (nefesh haya). (Gn 2,7)» L’homme, poussiére et
souffle/nechamah, devient un nefesh vivant. Il n’est pas un animal qui accederait a la
conscience au terme d’une évolution. Il devient un nefesh, qui, comme nous ’avons vu, réside
dans le sang. Et le prosélyte Ongelos traduit 1’hébreu nefesh haya ainsi en araméen : rouah
memalela : un « souffle qui parle »°.

Pourrions-nous lire ici, dans le commentaire juif, une communauté avec la pensée chrétienne
de I’Incarnation du Verbe ? Le Verbe qui vient dans la chair n’est-il pas I’ouverture de la
parole, afin qu’adviennent, sur nos levres, les paroles de louange ?

Monique Lise Cohen
Bernadette Escaffre
Avec ’aide éclairée d’une moniale dans un monastére de Provence

0 re Pentateuque en cing volumes suivi des Haphtaroth avec Targoum Ongelos. Accompagné du commentaire
de Rachi... Tome 1. La Genése. Ouvrage réalisé sous la direction de M. le Rabbin Elie Munk. Fondation Samuel
et Odette Lévy, 1979.



Nous avons essayé, au long de cette étude, de mettre en résonance les questions du sang et de
U’Alliance, comme la Bible hébraique et le Nouveau Testament les ont laissé apparaitre a
notre lecture. Et nous avons souhaité laisser venir un questionnement permettant de lire et
relire ces textes dans une écoute pacifiée et féconde.

Nous sommes conscientes du caractere inacheve de notre travail, mais cet inachévement est
aussi le lieu d’un appel pour de nouvelles recherches.

Bernadette Escaffre
Docteure en sciences bibliques de 1’Institut biblique pontifical (Rome)
Vice-doyenne de la Faculté de Théologie de 1’Institut catholique de Toulouse

Monique Lise Cohen
Docteure ¢s lettres
Membre de ’ISTR de Toulouse, représentante du judaisme

Cette étude est parue dans la Revue SENS
de I’ Amitié-judéo-chrétienne de France
(n° 376 ; février 2013)



